Psalm 110 — Teil 3

Georg Walter, Hartenstein, 6. August 2025

Wir wollen fortfahren mit der Betrachtung von Psalm 110 — Schlachteriibersetzung:

Ein Psalm Davids. Der HERR sprach zu meinem Herrn: Setze dich zu meiner Rechten, bis ich
deine Feinde hinlege als Schemel fiir deine Fiiffe! Der HERR wird das Zepter deiner Macht
ausstrecken von Zion: Herrsche inmitten deiner Feinde! Dein Volk ist willig am Tag deines
Kriegszuges; in heiligem Schmuck, aus dem Schof$ der Morgenrote, tritt der Tau deiner
Jungmannschaft hervor. Der HERR hat geschworen, und es wird ihn nicht gereuen: Du bist
Priester in Ewigkeit nach der Weise Melchisedeks! Der Herr zu deiner Rechten zerschmettert
Konige am Tag seines Zorns. Er wird Gericht halten unter den Heiden, es wird viele Leichen
geben; er zerschmettert das Haupt iiber ein grofies Land. Er wird trinken aus dem Bach am Weg;
darum wird er das Haupt erheben.

Der messianische Charakter von Psalm 110

Der 110. Psalm ist ein messianischer Psalm, und dieser Psalm ist durch und durch ein
prophetischer Psalm. Und nachdem Petrus und die anderen Jiinger am Pfingstag den
Heiligen Geist empfangen hatten, steht Petrus auf, der einfache Fischer, und halt aus dem

Stehgreif eine Predigt und in dieser Predigt zitiert er den 110. Psalm.

Pfingstpredigt des Petrus

Da heifst es in Apostelgeschichte 2,34 bis 36 in der Predigt des Petrus: ,, Denn nicht David ist
in den Himmel aufgefahren, sondern er sagt selbst: »Der Herr sprach zu meinem Herrn: Setze dich
zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel fiir deine Fiifie.« So soll nun das

ganze Haus Israel mit Gewissheit erkennen, dass Gott Ihn sowohl zum Herrn als auch zum

Christus gemacht hat, eben diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt!”

Die Reaktion auf die Predigt

Und die Reaktion lesen wir dann in den Versen 37 bis 41: ,, Als sie aber das horten, drang es
ihnen durchs Herz, und sie sprachen zu Petrus und den iibrigen Aposteln: Was sollen wir tun, ihr
Miinner und Briider? Da sprach Petrus zu ihnen: Tut Bufle[9], und jeder von euch lasse sich
taufen auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung der Siinden; so werdet ihr die Gabe des Heiligen
Geistes empfangen. Denn euch gilt die Verheiffung und euren Kindern und allen, die ferne sind, so
viele der Herr, unser Gott, herzurufen wird. Und noch mit vielen anderen Worten gab er Zeugnis
und ermahnte und sprach: Lasst euch retten aus diesem verkehrten Geschlecht! Diejenigen, die
nun bereitwillig sein Wort annahmen, lieflen sich taufen, und es wurden an jenem Tag etwa 3 000

Seelen hinzugetan.”

3000 Seelen bekehren sich durch eine Predigt. Heute hat man manchmal den Eindruck,

man muss 3000 Mal predigen, bis sich einer bekehrt.



Die vier Fundamente der gesunden Gemeinde

Sodann wird in der Apostelgeschichte das Gemeindeleben beschrieben. Und da heifst es
in der Apostelgeschichte in den Versen 42 bis 43 direkt an die verlesenen Verse
ankniipfend: ,Und sie (die Bekehrten) blieben bestindig in der Lehre der Apostel und in der
Gemeinschaft und im Brot brechen und in den Gebeten. Es kam aber Furcht iiber alle Seelen und

viele Wunder und Zeichen geschahen durch die Apostel.”
Hier sehen wir zwei ganz wichtige Dinge:

Erstens, gesunde Gemeinde steht auf diesen vier Fundamenten, namlich auf der Lehre der
Apostel, der Gemeinschaft untereinander, im Brotbrechen und in den Gebeten. Aber
zweitens, und das ist auch ein wichtiger Punkt, der Text sagt uns viele Wunder und
Zeichen geschahen durch die Hand der Apostel. Und das ist gerade in einigen Kreisen, in
den pfingstlich-charismatischen Kreisen, ein Irrtum, dass man meint, dass heute jedes
Glied der Gemeinde an jedem Ort und zu jeder Zeit Wunder und Zeichen wirken kann.
Aber wenn wir die Bibel genau studieren, sehen wir, dass die Wunder und Zeichen weit
tiber 90 Prozent durch den Messias und durch die Apostel gewirkt wurden. Wir befinden
uns in der Apostelgeschichte noch in der apostolischen Zeit, und schon in dieser
apostolischen Zeit traten die Zeichen und Wunder zurtiick. Und so gilt es, die Schrift sehr
griindlich zu studieren. Es ist gefahrlich, einfach einzelne Verse oder Teilverse aus der

Bibel herauszugreifen und daraus dann falsche Schliisse ziehen.

Die Erfiillung von Psalm 110 zu Pfingsten

Psalm 110 erfiillte sich in der Apostelgeschichte 2, der Geburtsstunde der Gemeinde. Der
Messias der Juden, der Priesterkonig nach der Ordnung Melchisedeks, der Erloser der
Welt, war gekommen, war am Kreuz von Golgatha gestorben, am dritten Tage
auferstanden, fuhr am vierzigsten Tage auf in den Himmel und setzte sich zur Rechten
Gottes des Vaters, und von dort sandte er zehn Tage spater den Heiligen Geist — das ist
die Geburtsstunde der Gemeinde Jesu.

Christus als Haupt der Gemeinde

Wir wissen aus dem Epheserbrief, Kapitel 1, Vers 22 bis 23, dass der Vater alles den Fiifien
seines Sohnes Jesus Christus unterworfen hat und ihn als Haupt {iber die Gemeinde
gegeben hat, die sein Leib ist. Und das bedeutet, dass jedes Glied der Gemeinde
verbunden ist mit dem Haupt Jesus Christus, der zur Rechten des Vaters sitzt. Es ist also
nicht so, dass der Herr Jesus weit, weit weg im Himmel auf dem Thron sitzt, und wir sind
weit, weit hier unten auf Erden, sondern wir haben eine direkte Verbindung zum Haupt,

und das Haupt hat eine direkte Verbindung zu uns durch den Heiligen Geist.

Das Warten auf die vollstindige Unterwerfung der Feinde

Wir wissen aus den Hinweisen auf Psalm 110 im Hebraerbrief, dass Jesus hinfort wartet,
bis seine Feinde als Schemel fiir seine Fiifie hingelegt werden. Gott in seiner Langmut halt
das Gericht noch zurtick, weil er will, dass noch viele Menschen errettet werden und zur

Erkenntnis der Wahrheit kommen. Aber bis der Herr wiederkommt, sind wir die



Gemeinde Jesu hier auf Erden, wir sind sozusagen die Bodentruppen Gottes hier auf
Erden. Wir sind das Volk, von dem der dritte Vers in Psalm 110 spricht: “Dein Volk ist
willig am Tag deines Kriegszuges, in heiligem Schmuck, aus dem Schof$ der Morgenrite, tritt der
Tau deiner Jungmannschaft hervor.” Diese Bibelstelle hat sich am Tag zu Pfingsten erfiillt.

Der Heilige Geist, das ist die Kraftausriistung der Gemeinde Jesu Christi.

Vers 4: Der Mittelpunkt des Psalms

Wir wollen uns dem vierten Vers zuwenden. Dieser Vers riickt nun erneut den Messias in
den Mittelpunkt. Das ist tibrigens auch die Mitte dieses Psalms, es gehen diesem Vers 4
drei Verse voraus, und diesem Vers 4 folgen noch einmal drei Verse. Dieser Vers zeigt uns
nun nicht nur einen Konig; er zeigt, dass Jesus der Konig der Konige und der Herr der
Herren ist; dieser Vers zeigt uns, dass dieser Konig auch ein Priester ist. Und somit sehen

wir: der Herr Jesus Christus ist ein Priesterkonig.

,Der HERR hat geschworen, und es wird ihn nicht gereuen: Du bist Priester in Ewigkeit nach der
Weise Melchisedeks!”

Melchisedek — die geheimnisvolle Gestalt

Das erste Mal kommt Melchisedek in 1Mose 14 vor in dieser Geschichte mit Abraham und
dann hort man 1000 Jahre nichts mehr. Und plétzlich aus dem Nichts, in einem Psalm von
David, der 1000 Jahre spater lebte, wird dieser Melchizedek wieder erwdhnt. Dieser
Melchizedek, begegnet uns als geheimnisvolle Gestalt, die etwa um 2000 vor Christus
lebte. Sie begegnet dem Abraham, verschwindet dann auch sofort wieder von der Biihne
der Heilsgeschichte, und dann hort man 1000 Jahre nichts mehr. Und David, unter der
Inspiration des Heiligen Geistes, spricht diesen Psalm und dann hért man diesen Vers
,,Du bist Priester nach der Weise Melchisedeks.”

Melchisedek im Alten und Neuen Testament

Im Alten Testament wird dieser Melchisedek gerade zweimal erwdhnt, das ist alles in all
diesen Jahrhunderten der Heilsgeschichte Gottes im Alten Bund. Im Neuen Testament, da
lesen wir im Hebraerbrief insgesamt neunmal von diesem Melchisedek. Also handelt es
sich offensichtlich um eine entscheidende, wichtige Gestalt der Bibel, denn sonst wiirde
der Hebraerbrief diese Person nicht so haufig wieder aufgreifen. Und zwar in den
Kapiteln 5, 6 und 7. Ganze drei Kapitel widmet der Hebréerbrief dieser geheimnisvollen
Gestalt.

Die Trennung von Koénig und Priester im Alten Bund

Wir wissen aus dem Alten Testament, dass es Konigen nicht erlaubt war, Priester zu sein,
und Priestern war es nicht erlaubt, Kénige zu sein. Das war eine ganz klare und

eindeutige Trennung im Alten Bund.
Das Beispiel Konig Ussijas

Doch das ist die Geschichte des Ussija, ein Konig von Juda, die man in 2 Chronik 26 in

den Versen 16 bis 21 nachlesen kann: “ Als er aber stark geworden war, iiberhob sich sein Herz



zu seinem Verderben, und er versiindigte sich an dem HERRN, seinem Gott, indem er in die
Tempelhalle des HERRN ging, um auf dem Réiucheraltar zu riuchern. Aber der Priester Asarja
ging ihm nach, und 80 Priester des HERRN mit thm, vortreffliche Minner; die traten dem Konig
Ussija entgegen und sprachen zu ihm: Ussija, es steht nicht dir zu, dem HERRN zu riuchern,
sondern den Priestern, den Sohnen Aarons, die zum Réiuchern geheiligt sind! Verlass das
Heiligtum, denn du hast dich versiindigt, und das bringt dir vor Gott, dem HERRN, keine Ehre!

Und nun folgt die Reaktion von diesem Konig. “Da wurde Ussija zornig, wahrend er die
Réucherpfanne in seiner Hand hielt, um zu riuchern. Als er aber seinen Zorn gegen die Priester
ausliefS, da brach der Aussatz an seiner Stirn aus, vor den Augen der Priester im Haus des
HERRN, beim Réiucheraltar. Denn als sich der Oberpriester Asarja und alle Priester zu ihm
hinwandten, siehe, da war er aussitzig an seiner Stirn! Da jagten sie thn rasch hinaus; und auch er
selbst machte sich schnell davon, weil der HERR ihn geschlagen hatte. So war der Konig Ussija
aussitzig bis zum Tag seines Todes und wohnte als Aussitziger in einem abgesonderten Haus;
denn er war vom Haus des HERRN ausgeschlossen, und sein Sohn Jotam stand dem Haus des

Kénigs vor und richtete das Volk des Landes!”

Das mosaische Gesetz und die Ordnung der Stimme

Der Konig konnte nicht einfach fiir sich beanspruchen, priesterliche Tatigkeiten
auszuiiben. Das mosaische Gesetz hatte das verboten. Mose empfing die Gebote Gottes,
und darin war ganz klar und eindeutig geregelt: die Leviten durften als Priester dienen,
und alle Nachkommen aus dem Hause Arons durften als Hohepriester im Tempel dienen.
Und alle die aus dem Stamm Juda hervorgingen, aus dem Hause Davids, die sollten einen

Nachfolger auf dem Konigsstuhl fiir Israel stellen.

Die Verheiflung des ewigen Konigreichs

Bis heute griinden die Juden ihren Glauben auf den kommenden Messias auf eine
Prophetie des Alten Bundes aus 2. Samuel 7, die Verse 12 bis 16. , Wenn deine Tage erfiillt
sind und du bei deinen Viitern liegst, so will ich deinen Samen nach dir erwecken, der aus deinem
Leib kommen wird, und ich werde sein Konigtum befestigen. Der [“Der”, damit war Salomo,
das Kind Davids gemeint] wird meinem Namen ein Haus bauen, und ich werde den Thron
seines Konigreichs auf ewig befestigen. Ich will sein Vater sein, und er soll mein Sohn sein. Wenn
er eine Missetat begeht, will ich ihn mit Menschenruten ziichtigen und mit Schligen der
Menschenkinder strafen. Aber meine Gnade soll nicht von ihm weichen, wie ich sie von Saul
weichen liefS, den ich vor dir beseitigt habe; sondern dein Haus [“dein Haus”, das ist das Haus
Davids] und dein Kénigreich [,,und dein Konigreich”, das ist das Davidische Konigreich]

sollen ewig Bestand haben vor deinem Angesicht; dein Thron soll auf ewig fest stehen!”

Aus diesem Hause Davids sollte einmal der Messias kommen. Die Juden warten noch

darauf; wir wissen hingegen, der Messias ist in Jesus Christus schon gekommen.

Jesus Christus — Priesterkonig nach der Ordnung Melchisedeks

Keiner der Konige hatte das Recht, priesterliche Dienste auszuiiben, denn das war im

Gesetz verordnet, das durften nur die Leviten. Und nun, als die Zeit erfiillt war, kam der



Messias Jesus Christus aus dem Stamm Juda, und er war mehr als ein Konig. Psalm 110
hat es bereits vorhergesagt: Dieser Messias, der kommende Messias, er wird nicht nur
Konig sein, sondern er wird Priester sein nach der Weise Melchisedeks. Und das bedeutet,

dass Jesus Christus nicht nur Konig, sondern auch Hohepriester in einer Person war.

Gottes Eidschwur

Und um seinen Ratschluss zu bekréftigen, bezeugt Gott dies mit einem Eidschwur. Das
tat Gott nicht immer. Das mosaische Gesetz ist an keiner einzigen Stelle mit einem
Eidschwur bestatigt worden, aber die Berufung des messianischen Konigssohnes zum

Hohepriester, diese Berufung, die hat Gott mit einem Eidschwur bestatigt.

Der Hebriaerbrief und Melchisedek

Der Hebraerbrief greift diese geheimnisvolle Gestalt mit Melchisedek auf, und wie bereits
erwahnt, legt der Schreiber des Hebraerbriefes, wahrscheinlich Paulus, in drei Kapiteln
diese Gestalt ndher dar und zeigt uns, was die Schattenbilder eigentlich zum Ausdruck

bringen wollten.

Gottes Eidschwur und die Verheiffung

Da lesen wir in Hebrder 6 Vers 13 bis 20. ,Denn als Gott dem Abraham die Verheiffung gab,
schwor er, da er bei keinem GrofSeren schwdiren konnte, bei sich selbst [Gott schwort bei sich
selbst] und sprach: »Wahrlich, ich will dich reichlich segnen und michtig mehren!«Und da jener
auf diese Weise geduldig wartete, erlangte er die Verheiffung. Denn Menschen schwiren ja bei
einem GrofSeren, und fiir sie ist der Eid das Ende alles Widerspruchs und dient als Biirgschaft.
Darum hat Gott, als er den Erben der Verheiffung in noch stirkerem Mafle beweisen wollte, wie
unabinderlich sein Ratschluss ist, sich mit einem Eid verbiirgt, damit wir durch zwei
unabinderliche Handlungen, in denen Gott unmaoglich liigen konnte, eine starke Ermutigung
haben, wir, die wir unsere Zuflucht dazu genommen haben, die dargebotene Hoffnung zu
ergreifen. Diese Hoffnung halten wir fest als einen sicheren und festen Anker der Seele, der auch
hineinreicht ins Innere, hinter den Vorhang, wohin Jesus als Vorliufer fiir uns eingegangen ist, der
Hohepriester in Ewigkeit geworden ist nach der Weise Melchisedeks.”

Die Bedeutung fiir die Gemeinde

War das Reden Gottes ausschliefslich fiir Abraham eine starke Ermutigung, wie es hier im
Text heifst? Auch da ist es so wichtig, den Text genau zu lesen. In Vers 18 heifst es ndmlich
damit wir”, wer ist denn wir? Wir, das ist die Gemeinde Jesu. Gott hat sich mit einem
Eidschwur nicht noch einmal zusitzlich dem Abraham zugewandt, sondern er sah schon
dartiiber hinaus die Erfiillung von Psalm 110, ndmlich die Geburtsstunde der Gemeinde.
Was damals im Alten Bund geschah, das hat eine Bedeutung fiir uns heute: damit wir als
Gemeinde Jesu durch zwei unabanderliche Handlungen eine starke Ermutigung haben.
Wenn wir die Geschichte aus dem Alten Bund lesen, wenn wir Abraham lesen, wenn wir
Psalm 110 lesen, dann werden auch wir als Gemeinde bestarkt, auch wenn das Reden
Gottes schon Jahrtausende zurtickliegt. Was Gott fiir Abraham war, das ist er fiir dich und
fiir mich. Was Gott fiir Abraham tat, tat er fiir dich und fiir mich. Und was Gott Abraham



verheifsen hat, das hat er auch dir und mir verheiflen. Denn Abraham ist ja der Vater aller
Glaubenden.

Die personliche Anwendung

Dann heifst es weiter in Vers 18 ,,wir”; also wieder die Gemeinde, ,, wir”, die Glaubigen,
nicht die alttestamentlichen Gldaubigen, nicht der Abraham von vor 4.000 Jahren, nein
,wir”, die neutestamentlichen Glaubigen, die wir unsere Zuflucht dazu genommen haben,
die dargebotene Hoffnung zu ergreifen. Und nun kénnen wir einmal das Wort ,,ich”
einsetzen in diesen biblischen Texte und ihn fiir uns in der ,,ich” -Form lesen; das wiirde
sich dann so anhoren: “Damit ich durch zwei unabinderliche Handlungen, in denen Gott
unmdoglich liigen konnte, eine starke Ermutigung habe, ich, die ich meine Zuflucht genommen
habe, die dargebotene Hoffnung zu ergreifen.” So kdnnen wir auch das Wort ganz personlich

fir uns in die ,,ich”-Form setzen in manche biblischen Texte.

Die Zufluchtsstadte im Alten Bund

Hier sehen wir diese herrliche Wahrheit: du hast deine Zuflucht in der dargebotenen
Hoffnung ergriffen. Du hast als Siinder in Jesus Zuflucht gefunden. Das erinnert an die
Zufluchtsstadte im Alten Bund. Der Alte Bund ist ja voller Schattenbilder auf Jesus
Christus, auf die Erlosung durch Jesus Christus am Kreuz von Golgatha. Und im Alten
Testament gab es Zufluchtsstadte, insgesamt sechs Stiick. Und wenn ein Israelit einen
Menschen aus Versehen getotet hatte, also im Falle von Totschlag, nicht von Mord — Mord
verdiente die Todesstrafe im Alten Bund —,bei Totschlag, da konnte ein Israelit sich in eine
Zufluchtsstadt fliichten, wo er sicher war. Das mosaische Gesetz regelte es so, dass dort
keiner dem Totschldger das Leben nehmen konnte. Blutrache in diesem Fall war nach

dem mosaischen Gesetz strikt verboten.

Die Rolle des Hohepriesters

Nun lesen wir etwas Interessantes. War ein Totschldger in einer Zufluchtsstadt, dann
musste er dort nicht bis zum Lebensende bleiben, sondern das mosaische Gesetz hatte
eine bestimmte Verordnung. Und zwar musste er nur bis zum Tod des Hohepriesters in
dieser Stadt bleiben, der, so heifit es in 4. Mose 35,25, mit dem heiligen 9)| gesalbt war.
Solange ein Hohepriester diente, der mit heiligem Ol gesalbt war, der einmal im Jahr in
das Allerheiligste hineintrat, solange musste dieser Mann in dieser Stadt ausharren. Aber
wenn der Hohepriester einmal starb, dann konnte er die Zufluchtsstadt wieder verlassen

und durfte zuriick in seine Heimatstadt, und niemand durfte an ihm Blutrache tiben.

Jesus Christus ist unser Hohepriester, und weil er ewig lebt, haben wir in Ewigkeit eine
Zufluchtsstadt. Das heifst, wir sind auf ewig geschiitzt. Unser Hohepriester wird nicht
sterben. Die Hohepriester des alten Bundes starben irgendwann und dann trat der

ndchste Hohepriester in sein Amt ein.

Psalm 46, 2, , Gott ist unsere Zuflucht und Stirke, ein Helfer bewdihrt in Noten.”



Der Anker der Hoffnung

Lesen wir die Verse 19 bis 20 in Hebraer 6 noch einmal in der Ich-Form. Verse 19, ,, Diese
Hoffnung halte ich fest als einen sicheren und festen Anker.” Wir sehen, da wird der Glaube
personlich, da wird der Glaube greifbar. Da spricht Gottes Wort, da spricht Gottes Geist
zu uns in unser Herz. Wir sollen diese Zuversicht festhalten als einen sicheren und festen
Anker der Seele, der auch hineinreicht ins Innere hinter den Vorhang, wohin Jesus als
Vorlaufer fiir uns eingegangen ist, der Hohepriester in Ewigkeit geworden ist nach der
Weise Melchisedeks.

Das sind eigentlich gewaltige Worte. Da sitzt also Jesus, der Konig der Konige, der Herr
der Herren, zur Rechten des Vaters im Himmel und er herrscht inmitten seiner Feinde.
Und nichts geschieht hier auf Erden, was nicht durch seine Hande geht, nichts geschieht
hier auf Erden, was Gott nicht zuldsst. Und zugleich tut unser Priesterkonig Jesus
Christus Furbitte fir dich und fiir mich. Er tritt fiir uns ein vor dem Vater, und weil er
durch das Kreuz einen neuen und lebendigen Weg geschaffen hat, haben wir direkten

Zugang zum Vater im Himmel, so sagt es die Heilige Schrift.

Das Bild des Ankers

Die Schrift sagt, dass wir alle, jeder Einzelne, einen Anker haben. Unsere Hoffnung ist ein
Anker. Ein Anker wird ja aus dem Schiffskorper herabgelassen auf den Grund. Und
warum? Er soll ein Schiff fest verankern. Interessant ist, dass ein Anker, der ja im
Vergleich zu einem riesigen Schiff eigentlich eine relativ kleine Masse darstellt, tatsachlich
die zehnfache Menge eines Schiffes festhalten kann. Wenn ein Schiff eine Tonne wiegt,
und ein kleiner Anker wird hinabgelassen auf den Meeresgrund, dann verhakt sich dieser
Anker im Meeresgrund. Dieser Anker kann, auch wenn ein Sturm kommt, ein Schiff

halten, ohne dass der Anker sich losreifst.

Dieser kleine Anker ist ein fester Halt, und nun nimmt der Schreiber des Hebréaerbriefes
dieses Bild auf und sagt, dass auch fiir uns als Glaubige unsere Hoffnung auf Jesus
Christus so ist wie ein Anker. Dieser Anker, den werfen wir nicht nach unten, wie bei den
Schiffen, sondern dieser Anker wird nach oben im Glauben ausgeworfen. Und dort oben
ist dieser Anker direkt beim Vater. Dieser Anker ist stabil, er ist noch stabiler als ein
Schiffsanker, weil der Herr inmitten seiner Feinde herrscht. Hier haben wir unsere

Gewissheit der Bewahrung des Schutzes durch Jesus Christus.

Der zerrissene Vorhang

Und nun heifit es, dass dieser Anker hineinreicht ins Innere hinter den Vorhang. Warum
schreibt der Hebraerbrief dies eigentlich? Vers 20 “...wohin Jesus als Vorliufer fiir uns
eingegangen ist, der Hohepriester in Ewigkeit geworden ist nach der Weise Melchisedeks.” Was ist
denn mit dem Vorhang des Allerheiligsten passiert, als Jesus am Kreuz von Golgatha
gestorben ist? Er wurde damals zerteilt. Aber warum erwahnt dies jetzt der Schreiber des
Hebréerbriefes? Dieser Vorhang iibrigens war sehr dick, etwa zehn Zentimeter dick; er
war mehrere Meter breit und mehrere Meter hoch und so schwer, dass man ihn mit einem

Ochsengespann hochziehen musste. Das konnte man nicht mit zwei, drei Mann schaffen.



Dieser gewaltige, schwere, grofie Vorhang, der das Allerheiligste vom Heiligsten trennte,
wurde in der Mitte zerteilt als Jesus am Kreuz von Golgatha seinen letzten Atemzug holte
und sagte: “Es ist vollbracht”. Dies zeigt, jetzt ist der Weg zum Allerheiligsten offen, der

Weg zum Vater ist frei.

Ich glaube, dass der Schreiber des Hebraerbriefes diese Wahrheit seinen Empfangern
noch einmal so richtig vor Augen fithren wollte, dass sie sich noch einmal daran erinnern
sollten, dass dieser Vorhang wirklich nun beseitigt war und dass dieser Anker hinter den
Vorhang reicht. Der fromme Jude in dieser Zeit kannte sich ja aus mit dem Tempel und
wusste, das Allerheiligste war vom Heiligtum getrennt. Aber nun sagt der Schreiber des
Hebréerbriefes uns, den Glaubigen, den Erlosten, dass unser Anker der Hoffnung
wirklich bis hinter den Vorhang reicht, da, wo dieser allerheiligste Raum war, wo selbst
der Hohepriester nur einmal im Jahr eintreten durfte, aber erst nachdem er selbst fiir sich
Opfer dargebracht hatte. Man wusste nie, ob er wieder lebendig herauskommen wiirde.
Aber jetzt ist fiir uns alle dieser Weg offen, und unsere Hoffnung, die ist fest verankert,

direkt beim Vater, direkt hinter dem Vorhang.

Der neue Weg zum Vater

Dieser neue Weg, direkt zum Vater, dieser neue Weg in das Allerheiligste, der steht uns
im Neuen Bund zu jedem Augenblick offen. Du kannst zu jedem Augenblick im Glauben
direkt hinter den Vorhang, direkt ins Allerheiligste, direkt in die Gegenwart des Vaters
und des Sohnes treten.

Jesus als Vorlaufer

Dann heifst es weiter hier im Hebraerbrief, dass Jesus fiir uns als Vorlaufer in das
himmlische Heiligtum hineinging. Auch das ist ein interessantes Wort, “Vorlaufer”. Das
griechische Wort bezeichnete damit in der Zeit Jesu Boote, die in einen Hafen einfuhren,
der fiir die grofsen Schiffe zu klein war. Es gab also manchmal sehr grofie Schiffe und eine
sehr kleine, enge Hafeneinfahrt. Und weil diese grofSen Schiffe nicht hineinfahren
konnten, kamen diese Vorldaufer-Boote, so nannte man sie, und luden den Anker auf,
fuhren dann in den Hafen hinein und verankerten so das Schiff im Hafen. Und so war
also dieses grof3e Schiff mit dem Hafen verbunden, und das Schiff konnte nicht mehr

weggetrieben werden.

Auch das ist ein schones Bild, wie Jesus als Vorldufer in das himmlische Heiligtum
hineingeht und uns verbindet mit dem Hafen der Seligkeit. Wir diirfen wissen, wir sind
mit unserem Anker verbunden mit dem Hafen der Seligkeit. Wir sind noch hier in diesem
Volkermeer, das unruhig ist, das grofie Wellen schlagt, das Volkermeer ist aufgewtihlt,
und wir sind mitten in diesem aufgewdiihlten Volkermeer. Und dennoch diirfen wir
wissen, unser Anker, der Anker der Hoffnung, der ist fest verankert im Hafen der

Ewigkeit dort oben bei dem Vater.



Das Ende des levitischen Priestertums

Bis zur Zerstorung des jiidischen Tempels in Jerusalem im Jahre 70 nach Christus, wurde
das levitische Priestertum auf der Grundlage der mosaischen Ordnung praktiziert, seit
Mose etwa eineinhalb Jahrtausende. Gott hatte das Mose so aufgetragen, Mose schrieb es
unter der Inspiration des Geistes nieder, und danach handelten die Leviten und die
Hohepriester aus dem Hause Arons eineinhalb Jahrtausende lang. Und nun kommt Jesus

und Jesus wird selbst zum Hohenpriester nach der Ordnung Melchisedeks.

Jesus aus dem Stamm Juda

Aber eigentlich hatte Jesus gar nicht Hohepriester werden diirfen, denn er stammte ja aus
dem Stamm Juda. Er hitte auf dem Thron Davids sitzen diirfen, das war seine
Bestimmung , da er aus dem Stamm Juda war. Aus dem Geschlecht Davids sollte der
Messias kommen, so sagt es die Bibel, aber vom Stamm Juda sagte das mosaische Gesetz
nichts {iber Priestertum bzw. den Hohepriester. Jesus vereinigt beide Amter in einer

Person, das Amt des Konigs und des Herrschers und das Amt des Hohenpriesters.

Warum nicht aus dem Stamm Levi?

Nun kénnte man sich fragen, warum hat Gott denn das so gemacht? Er hatte doch auch
sagen konnen, ja, nun wird einmal ein Messias aus dem Stamm Levi kommen, und er
hétte das levitische Priestertum dann zur Bliite, zur Vollendung fithren konnen. Er wére
der ideale, der vollkommene Priester und Hohepriester geworden. Ein Levit aus dem
Stamm Levi, aber Gott handelt ganz anders. Der Hebraerbrief stellt namlich die gleiche
Frage, Hebraer 7, 11: “Wenn nun durch das levitische Priestertum die Vollkommenheit
[gekommen] wire — denn unter diesem hat das Volk das Gesetz empfangen —, wozu wiire es noch
notig, dass ein anderer Priester nach der Weise Melchisedeks auftritt und nicht nach der Weise
Aarons benannt wird?” Das ist genau die gleiche Frage. Warum kommt ein Priester aus
dem Stamm Juda, der nach der Weise Melchisedeks ein Priester ist und nicht nach der

alttestamentlichen Ordnung?

Die Antwort des Hebrierbriefes

Und dann beantwortet der Hebraerbrief diese Frage, Vers 12 bis Vers 17: “Denn wenn das
Priestertum verindert wird, so muss notwendigerweise auch eine Anderung des Gesetzes erfolgen.
Denn derjenige, von dem diese Dinge gesagt werden, gehort einem anderen Stamm an, von dem
keiner am Altar gedient hat; denn es ist ja bekannt, dass unser Herr aus Juda entsprossen ist; und
zu diesem Stamm hat Mose nichts iiber ein Priestertum geredet. Und noch viel klarer liegt die
Sache, wenn ein anderer Priester auftritt, von gleicher Art wie Melchisedek, der es nicht geworden
ist aufgrund einer Gesetzesbestimmung, die auf fleischlicher [Abstammung] beruht, sondern
aufgrund der Kraft unaufloslichen Lebens; denn er bezeugt: » Du bist Priester in Ewigkeit nach der
Weise Melchisedeks

Fleischliche versus ewige Ordnung

Diese alte, levitische, aaronitische Priesterordnung beruhte auf einer fleischlichen

Abstammung. Es wird einer geboren aus diesem Stamm Levi, und er wird Priester und



irgendwann stirbt er, und dann kommt der nédchste und der stirbt. Wiederum aus dem
Hause Aarons sehen wir das gleiche. Da ist der Hohepriester, aber irgendwann stirbt er,
und dann kommt aus dem Hause Aarons der nédchste. Das ist eine fleischliche Ordnung,
eine menschliche Ordnung, eine vergangliche, eine irdische Ordnung. Und darum musste
Gott einen Priester nach der Weise Melchisedeks einsetzen. Denn dieser Priester nach der
Weise Melchisedeks, er war Priester aufgrund eines unaufloslichen Lebens. Dieser
Priester nach der Weise Melchisedeks war ein ewiger Priester. Er hatte keinen Anfang

und kein Ende. Er musste nicht sterben wie ein Mensch, sondern er lebte ewiglich.

Die Kraftlosigkeit des mosaischen Gesetzes

Und dann heifst es in Hebraer 7, 18 bis 19, damit erfolgt ndmlich eine Aufhebung des
vorhergehenden Gebotes wegen seiner Kraftlosigkeit und Nutzlosigkeit. “Damit erfolgt
namlich eine Aufhebung des vorher giiltigen Gebotes wegen seiner Kraftlosigkeit und
Nutzlosigkeit — denn das Gesetz hat nichts zur Vollkommenheit gebracht —, zugleich aber die
Einfiihrung einer besseren Hoffnung, durch die wir Gott nahen konnen.” Und das heifst, das
ganze mosaische Gesetz, diese ganzen Opferrituale, eineinhalb Jahrtausende lang, all die
Lammer, die da geopfert wurden, all die Kalber, die dargebracht wurden, all die Riten,
die im mosaischen Gesetz vorgeschrieben waren, all das war kraftlos. All das konnte nicht
zur Vollkommenheit fithren. Und darum musste dieses alttestamentliche Opfergesetz ein
tiir alle Mal abgeschafft werden. Und dazu bedurfte es den Priester nach der Weise
Melchisedeks.

Der Eidschwur fiir Jesus

Und dann heifst es in Hebraer 7, 20 bis 21: “Und insofern dies nicht ohne Eidschwur geschah
— denn jene sind ohne Eidschwur Priester geworden, dieser aber mit einem Eid durch den, der zu
ihm sprach: » Der Herr hat geschworen, und es wird ihn nicht gereuen: Du bist Priester in
Ewigkeit nach der Weise Melchisedeks« [insofern] ist Jesus umso mehr der Biirge eines besseren
Bundes geworden.” Gott bestatigte also die Einsetzung seines Sohnes als Konig zu seiner

Rechten und als Hohepriester nach der Weise Melchisedeks durch einen Eidschwur.

Das ewige Priestertum

Im levitischen Priestertum wurde das Amt des Priesters von Geschlecht zu Geschlecht
weitergegeben. Es wurde von Mensch zu Mensch iibertragen, aber keiner der Priester
blieb, keiner der Hohenpriester blieb. Aber im Hohepriestertum nach der Weise
Melchisedeks war dieses Priesteramt von Anfang an ein ewiges Amt, denn der Sohn
Gottes ist von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Die vollkommene Errettung

Und nun kommt die wunderbare Botschaft, Vers 25: “Daher kann er auch diejenigen
vollkommen erretten, die durch ihn zu Gott kommen, weil er fiir immer lebt, um fiir sie
einzutreten.” Daher kann er auch diejenigen, und das sind wir, das ist die Gemeinde,
daher kann er auch diejenigen, die durch ihn zu Gott kommen, vollkommen retten, weil

er fir immer lebt, um fir sie einzutreten.



Und das ist die ganz neue, grofe Botschaft, die uns der Herr Jesus Christus gebracht hat,
dass er uns vollkommen retten kann. Vollkommene Errettung war im Alten Testament
nicht moglich, aber wir, die wir jetzt im Neuen Bund leben, wir haben diese vollkommene
Errettung, weil wir ein vollkommenes Opfer haben, weil Jesus Christus am Kreuz von

Golgatha sich als ein vollkommenes Opfer dargebracht hat.

Der vollkommene Hohepriester

Vers 26 bis 28: “ Denn ein solcher Hohepriester tat uns not, der heilig, unschuldig, unbefleckt,
von den Siindern abgesondert und hoher als die Himmel ist, der es nicht wie die Hohenpriester
taglich notig hat, zuerst fiir die eigenen Siinden Opfer darzubringen, danach fiir die des Volkes;
denn dieses [Letztere] hat er ein fiir alle Mal getan, indem er sich selbst als Opfer darbrachte. Denn
das Gesetz bestimmt Menschen zu Hohenpriestern, die mit Schwachheit behaftet sind; das Wort
des Eidschwurs aber, der nach der Einfiihrung des Gesetzes erfolgte, den Sohn, der in Ewigkeit

vollkommen ist.”

Gottes wunderbarer Heilsplan

Gott hat einen wunderbaren Heilsplan. Jahrhunderte nachdem das mosaische Gesetz
gegeben wurde, gab Gott durch David seinen Eidschwur, und als Jesus kam, erfiillte sich
dieser Eidschwur. “Du bist Priester nach der Ordnung Melchisedeks.” Und das tat Gott durch
David unter der Inspiration des Heiligen Geistes. Dieser messianische Psalm wurde
gesprochen unter der Inspiration des Heiligen Geistes. Das alttestamentliche Priestertum
konnte immer nur zeitweise sithnen, das neutestamentliche Priestertum, das

vollkommene Opfer Jesu Christi, das rettet dich vollkommen.

Hebraer 7,25: “Daher kann er auch diejenigen vollkommen erretten, die durch ihn zu Gott

kommen, weil er fiir immer lebt, um fiir sie einzutreten.”

Hebréaer 10,12 bis 14: “Er aber hat sich, nachdem er ein einziges Opfer fiir die Siinden
dargebracht hat, das fiir immer gilt, zur Rechten Gottes gesetzt, und er wartet hinfort, bis seine
Feinde als Schemel fiir seine FiifSe hingelegt werden. Denn mit einem einzigen Opfer hat er die fiir

immer vollendet, welche geheiligt werden.”

Wir sind fiir immer vollendet und geheiligt in Christus Jesus, so wir im Glauben an Jesus

Christus ausharren!

Was bedeutet das fiir uns?
Vollkommene Errettung

Die Botschaft des Hebraderbriefes sagt, dass wir vollkommene Errettung haben, keine
unvollkommene Errettung. Und der Psalm 110 sagt uns, dass wir in heiligem Schmuck,
beim Zeitpunkt unserer Bekehrung direkt vor Gott treten konnen. Wir werden

wiedergeboren zu einer lebendigen Hoffnung. Der neue Mensch wird in uns geschaffen.

Mehr als nur Siindenvergebung

Am Kreuz von Golgatha, da geschah so unendlich viel mehr als nur. “Ja, mir sind die

Stinden vergeben” Das ist eine Standardantwort der Leute, wenn sie gefragt werden, was



denn am Kreuz von Golgatha geschehen ist. “Ja, Jesus hat mir meine Siinden vergeben.”
Doch da geschah sehr viel mehr am Kreuz von Golgatha. Ja, Jesus hat dir und mir die
Siinden vergeben, wenn wir ihn im Glauben annehmen. Aber Jesus hat auch den Leib der
Siinde, den alten Menschen mit ans Kreuz genommen. Unsere alte Natur, der alte Adam,
also nicht nur unsere Siinden, auch unsere stindhafte Natur hat er ans Kreuz gebracht.
Wir haben einen neuen, inneren Menschen empfangen, in wahrhaftiger Gerechtigkeit und
Heiligkeit geschaffen, der heranwachst und dem Herrn Jesus Christus immer dhnlicher

wird.

Das alles kannte der alttestamentliche Gldubige nicht. Die Erneuerung des inneren
Menschen, das war unmoglich im Alten Bund, weil die Opfer eben den Menschen nicht
vollkommen machen konnten. Aber das Opfer Jesu hat uns vollkommen errettet. Es hat

auch unseren alten Adam ein fiir alle Mal ans Kreuz getragen.

Konigliches Priestertum

Wir sind ein auserwihltes Geschlecht, ein konigliches Priestertum. Wir sind Konige, wir
werden einmal herrschen mit Jesus. Jeder von uns ist ein Priester, ein Levit in gewissem
Sinne; wir bringen geistliche Opfer dar. Lasst uns schlieffen mit einigen kurzen
Bemerkungen zu diesen wunderbaren Worten des Apostel Petrus in seinem ersten
Petrusbrief, wo er uns sagt, dass wir ein auserwahltes Geschlecht, ein konigliches
Priestertum sind, ein heiliges Volk. Und ein Volk des Eigentums! Auch das ist etwas
Wunderbares, was auf Golgatha passiert ist. Jeder einzelne von uns gehort zum Volk des
Eigentums. Wir gehoren nicht mehr uns selbst, sondern wir sind das Eigentum Jesu
Christi.

Kostbares Eigentum

Und da ist etwas sehr, sehr Interessantes. Dieses Wort, das Petrus fiir Eigentum
gebraucht, das ist kein gewohnliches Wort. Eigentum, das kann uns viel bedeuten, das
kann uns wenig bedeuten. Eigentum kann mir wichtig sein, es kann mir auch nicht
wichtig sein. Und Eigentum kann einen Wert darstellen, es kann aber auch etwas
Wertloses sein. Eigentum kann auch sehr kostbar sein, es kann sehr teuer sein. Vielleicht
sind sogar noch Erinnerungen damit verbunden. Und das ist uns dann etwas Wertvolles.
Und wertvolles Eigentum, genau das ist das Wort, das der Apostel Petrus hier verwendet.
Verstehen wir diesen Gedanken? Wir sind nicht nur Eigentum Gottes des Erlosers,

sondern wir sind wertvolles Eigentum Gottes. Wir sind wertvoll in seinen Augen.

Die Verheiffung aus Maleachi

Und vielleicht dachte Petrus an den Propheten Maleachi, als er dies schrieb, denn dort
heift es in Maleachi 3,17 ,, Und sie werden von mir, spricht der HERR der Heerscharen, als mein
auserwdhltes Eigentum behandelt werden an dem Tag, den ich bereite; und ich will sie verschonen,
wie ein Mann seinen Sohn verschont, der ihm dient.” Und Gott sagte schon im Alten Bund
“Mein Volk, mein Bundesvolk Israel ist mein Eigentum.” Auch hier verwendet das Hebraische
dieses Wort: besonders kostbares Eigentum. Die Bibel lehrt das schon im Alten Bund,

., Volk Gottes ist dem Vater im Himmel kostbares Eigentum.”



Schitze der Konige

Dieses Wort fiir Eigentum kommt im Alten Testament in Maleachi nur achtmal vor. Ein
Vers aus Prediger 2, Vers 8, sagt uns: ,, Ich sammelte mir auch Silber und Gold, Schitze.” Hier
haben wir wieder dieses Wort fiir Eigentum, Schétze, besonders kostbares Eigentum der
Konige und der Lander. Was tun wir mit besonders kostbaren Dingen? Wir verschliefsen
sie in unseren Safe oder unser Schliefsfach. Wir lassen das nicht einfach so herumliegen.
Das will die Schrift uns hier zum Ausdruck bringen. Wir sind besonders kostbares
Eigentum in den Augen Gottes. Und darum bewahrt und behtitet uns Gott auch in
besonderer Weise, so wie wir kostbares Eigentum in den Safe, in die Schatzkammer oder
an sichere Orte tun, so hat der Herr seine Hand {iber unserem Leben, weil wir in seinen
Augen kostbar sind. Und warum sind wir kostbar? Weil Gott fiir uns einen hohen Preis
bezahlt hat durch das Blut Jesu Christi. Das ist ein unbezahlbarer Preis, das Blut Jesu
Christi.

Juwelen Gottes

Die King James-Bibel iibersetzt dieses hebraische Wort tibrigens mit Juwelen. “Und sie
werden von mir, spricht der Herr der Heerscharen, als meine auserwihlten Juwelen behandelt
werden.” Sehen wir den Gedanken? Wir sind Juwelen, wir sind Perlen, wir sind kostbares

Eigentum Gottes durch das Blut Jesu Christi.

Schlusswort: Echte versus falsche Perlen

So wie es heute viel Billigschmuck gibt, so gibt es heute auch so viel billiges Christentum,
falsches Christentum, Namens—Christentum. Wenn wir Psalm 110 und das vollkommene
Siithneopfer Jesu Christi wirklich verstanden haben, wenn wir begriffen haben, was Jesus
am Kreuz von Golgatha tat, was die Kraft seines Blutes ist, wenn wir die tiefen
Wahrheiten der Erlosung in der Heiligen Schrift verstehen und wie kostbar wir sind bei
dem Vater im Himmel, wenn wir das begriffen haben, dann werden wir strahlen wie eine

Perle.

Und eine echte Perle von einer falschen zu unterscheiden, da brauchen wir eigentlich nur
zwei Dinge. Wir brauchen gutes Licht und eine Lupe. Jede echte Perle unterscheidet sich
von der anderen. Es gibt auf der ganzen Welt nicht zwei Perlen, die genau gleich
aussehen, aber falsche Perlen, die sehen alle gleich aus. Und so sehen wir, dass ein jeder
von uns eine Perle ist, einmalig, und jeder sieht anders aus. In den Augen Gottes sind wir
alle ganz besondere Perlen, ganz besonders erloste Menschen, jeder mit seiner
Individualitat, jeder mit seiner Berufung, jeder mit seinem Platz am Leib Jesu Christi. Wir

sind unendlich kostbar, weil das Blut Jesu uns zu seinem Eigentum gemacht hat.

Und dann heifst es in Maleachi 3,18: “Dann werdet ihr wieder sehen, was fiir ein Unterschied
besteht zwischen dem Gerechten und dem Gesetzlosen, zwischen dem, der Gott dient, und dem, der
ihm nicht dient.” Wir werden es einmal erleben, wenn der Herr Jesus wiederkommt, dann
wird man sehen, wer die echten Perlen und wer die falschen Perlen sind, wer die wahren

Christen und wer die Scheinchristen sind, wer die wahrhaftigen Christen und wer die



Namens—Christen sind. Und was fiir ein Vorrecht, dass wir dem Hohepriester nach der

Ordnung Melchisedeks dienen diirfen.

Und so wollen wir ihm, unserem Herrn Jesus, dienen an dem Platz, wo er uns hinstellt.



